John Knox sobre la rebelién contra la mala autoridad

John Knox, On Rebellion, ed. por Roger A. Mason (Cambridge University Press,
1994) que contiene varios tratados y cartas de John Knox y el debate en la Asamblea
General de junio de 1564.

La edicion de Cambridge de los escritos politicos de John Knox pretende "reunir en un solo
volumen aquellas de sus obras en las que se discute ampliamente el problema de la rebelion".
(Rebelion, p. vi) Uno de los temas principales de estos escritos es el deber de los magistrados de
erradicar la idolatria y la rebelion contra Dios, y no limitarse a dejar el asunto en manos de las
autoridades eclesiasticas, como los obispos. De hecho, la pecaminosidad del clero cae tanto bajo la
autoridad del magistrado como la de cualquier otra persona. Pero lo que concierne a esta revision
es la cuestion de la desobediencia y la correccion de las autoridades civiles.

John Knox abog6 por la desobediencia y la destituciéon de los gobernantes que se habian rebelado
contra Dios. Lo hizo citando a varios autores patristicos (Agustin fue especialmente importante para
él), pero principalmente sobre la base de textos biblicos, en su mayoria extraidos del Antiguo
Testamento, incluyendo la ley, precedentes de la historia de Juda e Israel, asi como maximas de los
Salmos. Al aplicar estos preceptos, Knox tenia en mente una nacion cristiana que habia hecho
profesion de cristianismo y se habia sometido a la autoridad de Dios.

En un Resumen del Segundo Toque de Trompeta (1558) explicé lo que se proponia tratar en ese
libro. Aunque el libro no lleg6 a publicarse, este resumen retine los temas que abordo en
comentarios ampliamente dispersos en sus otros escritos.

1. No es s6lo el nacimiento ni la propincuidad de sangre lo que hace que un rey reine
legitimamente sobre un pueblo que profesa a Cristo Jestis y su verdad eterna, sino que en su
eleccion debe observarse la ordenanza que Dios habia establecido en la eleccion de los
jueces inferiores.

2. Ningun idélatra manifiesto ni transgresor notorio de los santos preceptos de Dios debe ser
promovido a ningtn regimiento, honor o dignidad publicos en ningun reino, provincia o
ciudad que se haya sometido a si mismo a Cristo Jesus y a su bendito Evangelio.

3. Ni el juramento ni la promesa pueden obligar a tales personas a obedecer y mantener a los
tiranos contra Dios y contra su verdad conocida.

4. Pero si precipitadamente han promovido a alguna persona manifiestamente malvada, o si
ignorantemente han elegido a alguien que después se declara indigno de regimiento por
encima del pueblo de Dios (y tales son todos los id6latras y crueles perseguidores), muy
justamente pueden los mismos hombres deponer y castigar al que imprudentemente antes
nominaron, nombraron y eligieron. (Rebelion, pp. 128-129)

El eclesiastismo de hoy en dia, en su enfoque de la autoridad estatal, presenta Romanos 13 y la
obediencia a los poderes como la idea clave, abogando generalmente por la alternativa de la
desobediencia pasiva y el sufrimiento cuando se enfrenta a la eleccién entre obedecer este mandato
y otros mandatos de Dios. Rara vez los moralistas de hoy, cuando afirman tener una base biblica,
piden la destitucion de un gobernante injusto. Por lo tanto, es importante comenzar con la razén por
la que Knox cit6 la autoridad biblica del Antiguo Testamento. Los reformistas creian que la ley



moral del Antiguo Testamento continuaba en vigor, y que las tnicas partes de la ley que
desaparecieron fueron la judicial (con la desaparicién del estado de Judd) y la ceremonial (con la
llegada del Nuevo Pacto), mientras que la ley moral continué como una obligacién para los
cristianos. Hoy en dia, las personas que se autodenominan reformadas generalmente sostienen que
solo los Diez Mandamientos siguen vigentes, y a menudo afirman que los Diez Mandamientos y la
ley moral son la misma cosa. Pero ese no es el punto de vista de la Reforma, al menos en Inglaterra
y Escocia.

Knox lo expreso asi:

Ahora bien, si la ley moral es la voluntad constante e inmutable de Dios a la que el gentil no
esta menos obligado que el judio; y si Dios quiere que entre los gentiles los ministros y
ejecutores de su ley sean ahora designados como a veces lo fueron entre los judios; ademas,
si la ejecucion de la justicia no es menos necesaria en la politica de los gentiles de lo que lo
fue entre los judios, ;qué hombre puede ser tan necio para suponer o creer que Dios admitira
ahora a aquellas personas para sentarse en el juicio o para reinar sobre los hombres en la
comunidad de los gentiles, a quienes El, por su palabra y ordenanza expresas, excluy6 y
apart6 de la misma? (Rebelion, p. 30)

El argumento parece ser que la ley moral incluye la administracion de la ley moral, y esto a su vez
requiere jueces moralmente calificados. Citando Josué 1:6-8 y Deuteronomio 17:18-19 argumenta:

De estos dos lugares es evidente que corresponde al rey o al magistrado principal conocer la
voluntad de Dios, instruirse en su ley y estatutos y promover su gloria con todo su corazon y
estudio, que son los puntos principales de la Primera Tabla. (Rebelion, p. 29) [Véase Mateo
22:36-40, que parece ser lo que Knox tenia en mente por "puntos principales"].

También:

Porque es una cosa mas que cierta que todo lo que Dios exigia al magistrado civil en Israel o
Juda respecto a la observacion de la verdadera religion durante el tiempo de la Ley, lo
mismo exige a los magistrados legales que profesan a Cristo Jests en el tiempo del
Evangelio, como el Espiritu Santo nos ha ensefiado por boca de David, diciendo (Salmo 2):
"Aprended, vosotros que juzgais la tierra, a honrar al Hijo, no sea que el Sefior se enoje y
perezcais en el camino”. Esta amonestacion no se extendi6 solo a los jueces bajo la Ley, sino
que también incluye a todos los que sean promovidos a los honores en el tiempo del
Evangelio, cuando Cristo Jesus reine y luche en su reino espiritual, ... (Rebelion, p. 91)

De Deuteronomio 17:14-15 y Josué 1:6-8 Knox argumenta:

Si alguien piensa que la ley preestablecida s6lo obligaba a los judios, que el mismo hombre
considere que la eleccion de un rey y el nombramiento de los jueces no pertenecian a la ley
ceremonial ni tampoco eran meramente judiciales, sino que se desprendian de la ley moral
como una ordenanza, teniendo en cuenta la conservacion de ambas Tablas. Porque el oficio
del magistrado debe tener el primer y principal respeto a la gloria de Dios ordenada y
contenida en la primera Tabla, como es evidente por lo que Dios le ordeno a Josué la vez
que fue aceptado y admitido como gobernante y gobernador de su pueblo.... (Rebelién, pp.
28-29)



Siendo estos los deberes de los reyes y los jueces, la consideracién subsiguiente es la de los deberes
de los magistrados y el pueblo bajo ellos con respecto a que los reyes y los jueces cumplan sus
deberes. ¢Estas obligaciones de los gobernantes principales se dan con o sin una disposiciéon para
hacer frente a su incumplimiento?

En primer lugar, Knox ve una obligacion general para cualquier persona con autoridad de amonestar
a los malvados en Ezequiel 33:7-9.

Hijo de hombre, te he puesto como centinela de la casa de Israel para que oigas de mi boca
la palabra y para que los amoneste claramente cuando diga al impio Oh impio, ciertamente
moriras. Y si no hablas para amonestarle claramente y que deje su mal camino, el impio
morira en su iniquidad, pero su sangre la demandaré de su mano. ...

Este precepto, digo, con la amenaza anexa, junto con el resto que se dice en el mismo
capitulo, no sélo a Ezequiel, sino a todo aquel a quien Dios pone como vigilante de su
pueblo y rebafio.... (Rebelion, pp. 7-8)

Los gobernantes menores, en este caso los Sefiores de Escocia, tienen el deber ante el rey de

corregir y reprimir todo lo que sepais que intenta repugnar expresamente a la Palabra, el
honor y la gloria de Dios, o lo que veais que hace, ya sea por ignorancia o por malicia,
contra sus stubditos grandes o pequefios. De esta ultima parte de vuestra obediencia, si
defraudais a vuestro rey, no cometéis contra él menos traicion que si le arrancais vuestro
debido y prometido apoyo en el momento en que sus enemigos le persiguen injustamente. ...

Porque no es menos blasfemia decir que Dios ha mandado obedecer a los reyes cuando
mandan la impiedad que decir que Dios por su precepto es autor y mantenedor de toda
iniquidad. Es cierto que Dios ha ordenado que se obedezca a los reyes, pero igual de cierto
es que en las cosas que cometen contra su gloria, o cuando se ensafian cruelmente sin causa
con sus hermanos, los miembros del cuerpo de Cristo, no ha ordenado obediencia, sino que
ha aprobado, si, y recompensado grandemente, a los que se han opuesto a sus impios
mandatos y a su ciega furia. (Rebelion, p. 95)

Cita Daniel 3, 6 y Jeremias 38. "Y lo mismo, digo, es el deber de todo hombre en su vocacion, pero
principalmente de la nobleza que esta unida a sus reyes para refrenar y reprimir esa locura y rabia.
Lo cual, si la nobleza no hace, ni se esfuerza por hacer, ya que son traidores a sus reyes, provocan la
ira de Dios contra ellos mismos y contra el reino en el que abusan de la autoridad que han recibido
de Dios para mantener la virtud y reprimir el vicio". (Rebelion, pp. 96-97) En esta eleccion de
vocabulario Knox parece tener en mente la autoridad de la que habla Pablo en Romanos 13.!

Knox finalmente retoma la discusion de Romanos 13, "Que toda alma se someta a los poderes
superiores". La primera aplicacion que hace es que el clero no esta exento de la autoridad civil
como "los hombres de la iglesia (como se les denomina) pretenden hoy en dia." (Rebelién, p. 107)
Por supuesto, el papado también hizo de esto su texto diciendo que el significado era que las
autoridades civiles tenian que estar sujetas al papa, ya que el papa era el poder superior. El relato de
Knox, por supuesto, es diferente.

1 Por mucho que Knox quisiera que la nobleza llegara a "frenar y reprimir esa locura y furia" de los reyes, la
Confesion de Westminster del siglo siguiente afirmaba que "la infidelidad, o la diferencia de religion, no anula la
autoridad justa y legal de los magistrados, ni libera al pueblo de su debida obediencia a ellos:" Confesién de
Westminster 23:4.



Sus Sefiorias se preguntan, no lo dudo, de qué fuente surgi6 su inmunidad, como ellos la
llaman, y su singular privilegio. En breve tocaré lo que es evidente en sus propias leyes e
historias. Cuando los obispos de Roma, los mismisimos anticristos, habian usurpado, en
parte por fraude y en parte por violencia, la superioridad de algunos lugares de Italia y
habian despojado injustamente a los emperadores de sus rentas y posesiones, y también
habian asesinado a algunos de sus funcionarios, como atestiguan las historias, entonces
empezaron un papa tras otro a practicar e idear como debian quedar exentos del juicio de los
principes y de la equidad de las leyes". (Rebelion, pp. 107-108)

Se extiende sobre este tema durante varias paginas mas. También hay una discusién sobre el pasaje
de los Romanos en su Apelacion a la nobleza, los estados y la comunalidad del reino (1558).

"Como el Apostol, en estas palabras, ordena muy estrictamente que se obedezca a los
poderes legitimos, pronunciando la ira y la venganza de Dios contra los que se resisten a la
ordenanza de Dios, asi asigna a estos poderes sus oficios, que son vengarse de los
malhechores, mantener a los bienhechores, y servir y gobernar en su oficio para que los
subditos tengan un beneficio y sean alabados en el bien hacer. Ahora bien, si sois poderes
ordenados por Dios (y eso espero que todos los hombres lo concedan), entonces por las
claras palabras del Apéstol la espada os es dada por Dios para el mantenimiento de los
inocentes y para el castigo de los malhechores. Pero yo, y mis hermanos conmigo acusados,
no s6lo nos ofrecemos a demostrar que somos inocentes en todo lo que se nos imputa, sino
que también nos ofrecemos a demostrar de manera evidente que vuestros obispos son la
misma pestilencia que ha infectado a toda la cristiandad. Y, por lo tanto, por la clara doctrina
del Apostol, estais obligados a mantenernos y a castigar al otro siendo evidentemente
condenado y probado como criminal.

Ademas, las palabras anteriores del Apdstol ensefian hasta qué punto los altos poderes estan
obligados a sus stibditos: a saber, que porque son ministros de Dios por El ordenados para el
beneficio y la utilidad de los demas, con la mayor diligencia deben procurar lo mismo.
(Rebelion, p. 83)

El pasaje de Romanos 13 aparece por ultima vez en el debate de Knox en la Asamblea General de
1564. Se le pidio (por parte de Lethington) que explicara "Cémo probaréis vuestra division y
diferencia... y que la persona colocada en la autoridad puede ser resistida y la ordenanza de Dios no
transgredida, viendo que el Apostol dice: 'El que resiste, resiste la ordenanza de Dios"'.

Las palabras claras del Apéstol marcan la diferencia, y los hechos de muchos aprobados por
Dios, prueban mi afirmacién. En primer lugar, el Apdstol afirma que los poderes son
ordenados por Dios [para la preservacion de los hombres tranquilos y pacificos, y para el
castigo de los malhechores: de lo cual es evidente que la ordenanza de Dios] y el poder dado
al hombre es una cosa, y la persona revestida con el poder o con la autoridad es otra; porque
la ordenanza de Dios es la conservacion de la humanidad, el castigo del vicio, el
mantenimiento de la virtud, que es en si misma santa, justa, constante, estable y perpetua.
Pero los hombres revestidos de la autoridad son comtinmente profanos e injustos; si, son
mutables y transitorios, y estan sujetos a la corrupcion...

Y ahora... para responder al lugar del Apéstol que afirma "que quien resiste el poder, resiste
la ordenanza de Dios", digo que el poder en ese lugar no debe entenderse como el injusto
mandamiento de los hombres, sino como el justo poder con el que Dios habia armado a sus



magistrados y lugartenientes para castigar el pecado y mantener la virtud. Como si un
hombre se propusiera arrebatar de las manos de un juez legitimo a un asesino, a un adultero
o0 a cualquier malhechor que, segun la ley de Dios, mereciera la muerte, ese mismo hombre
resistiria la ordenanza de Dios, y se procuraria a si mismo la venganza y la condenacion por
haber impedido que la espada de Dios golpeara. Pero no es asi si los hombres, en el temor de
Dios, se oponen a la furia y a la rabia ciega de los principes; porque asi no resisten a Dios,
sino al diablo, que abusa de la espada y de la autoridad de Dios. (Rebelién, p. 191)

En Romanos 13, Pablo amplia este mandato de someterse a las autoridades gobernantes con una
explicacion mas larga de la razon por la que Dios designo a las autoridades gobernantes y, segtin
parece argumentar Pablo, la razon por la que Dios designo a estas autoridades, es decir, su
promocion del bien y la supresiéon del mal es la razon por la que uno debe obedecerlas. ";Quieres no
tener miedo de la autoridad? Haz lo que es bueno, y tendras la alabanza de la misma". Pero, ;qué
pasa cuando esta razon que da Pablo no se sostiene, cuando las autoridades tratan de suprimir el
bien? Knox ha ofrecido una teoria de cémo puede ser que Dios haya designado a las autoridades, y
que no exista ninguna autoridad que no provenga de Dios, cuando lo que hacen estas autoridades es
lo contrario de lo que Pablo dice que hacen las autoridades y por lo que debemos obedecerlas. La
solucion de Knox es distinguir el cargo de la persona. Podemos respetar y reconocer el propésito
del cargo mientras que al mismo tiempo reconocemos que la persona que ocupa el cargo, o como
dice Knox esta revestida de la autoridad, es mala y debe ser removida, tanto por la justicia como por
el bien del cargo.

Esta no es la tinica solucion, por supuesto, ya que se podria decir, por ejemplo, que aunque la
autoridad va a la persona, sin embargo, deja de serlo cuando se abusa de la autoridad. La solucion
de Knox preserva mejor el sentido de una autoridad establecida y permanente, que el lenguaje del
primer verso de Romanos 13 quizas sugiere. Esta no es una invencion de Knox y es similar a la idea
legal de los dos cuerpos del rey, el natural y el politico, que era la soluciéon medieval al problema de
cémo continua la autoridad cuando los reyes mueren.’

La Confesion de Westminster, de un siglo mas tarde, se esfuerza por exponer puntos de vista
similares a los de Knox sobre el deber del magistrado, pero omite lo que éste ensefiaba sobre los
deberes de los funcionarios menores para frenar al rey.

El magistrado civil no puede arrogarse la administracion de la Palabra y los sacramentos, ni
el poder de las llaves del reino de los cielos; sin embargo, tiene la autoridad, y es su deber,
de poner orden, para que la unidad y la paz sean preservadas en la Iglesia, para que la verdad
de Dios sea mantenida pura e integra; para que todas las blasfemias y herejias sean
suprimidas; para que todas las corrupciones y abusos en el culto y la disciplina sean
prevenidos o reformados; y para que todas las ordenanzas de Dios sean debidamente
establecidas, administradas y observadas. Para la mejor realizacion de esto, tiene poder para
convocar sinodos, para estar presente en ellos, y para proveer que todo lo que se trate en
ellos sea de acuerdo con la mente de Dios. (Confesion de Westminster, 23:3)

2 Sir Edward Coke todavia apel6 a la doctrina de los dos cuerpos del rey en 1608. "Es cierto que el Rey tiene dos
capacidades en él: una es un cuerpo natural, que desciende de la sangre real del Reino; y este cuerpo es de la
creacion de Dios Todopoderoso, y esta sujeto a la muerte, la enfermedad, y similares; otro es un cuerpo politico, o
capacidad, llamado asi, porque estd enmarcado por la politica del hombre ... y en esta capacidad el Rey se considera
inmortal, invisible, no esté sujeto a la muerte, la enfermedad, la infancia, la senectud , etc.". The Selected Writings
and Speeches of Sir Edward Coke, Vol. 1, ed. por Steve Sheppard (Indianapolis: Liberty Fund, 2003) p. 189. Sin
embargo, Cole sostenia que la lealtad se debia al cuerpo natural, en parte porque el rey prestaba un juramento
reciproco a sus stubditos, y como el cuerpo politico no tiene alma, no puede prestar juramento.

5



La teologia politica de Knox esta en desuso hoy en dia entre sus sucesores teologicos en el
presbiterianismo. Es posible que haya tres razones principales. 1) La creencia de Knox de que el
deber del magistrado se extiende a la supervision de la lealtad religiosa de la nacion, y la
eliminacion de la idolatria, preeminentemente la region romana, y la eliminacién de aquellos
clérigos que promueven la idolatria no es en absoluto bienvenida entre un clero que ha hecho las
paces con el pluralismo a cambio, suponen, de un area de libertad lo suficientemente amplia como
para acomodar sus propias practicas religiosas. Esto puede incluir algunas ideas de soberania de la
esfera en el sentido de que la autoridad se divide con los oficiales de la iglesia a cargo de los
asuntos religiosos que no conciernen al magistrado. Este es el punto de vista al que Knox se opuso
enérgicamente en la mayor parte de sus escritos politicos en la coleccion de Cambridge, pero que se
omiten en gran medida en esta revision. Las confesiones reformadas tampoco guardan silencio al
respecto, pero estas partes de las confesiones parecen letra muerta para la mayoria del clero
contemporaneo. 2) La apelacion de Knox a la ley y los precedentes del Antiguo Testamento, que
amplia demasiado, para la mente moderna, los asuntos sobre los que el clero estaria obligado a
extender su comprension y sus amonestaciones; y 3) nuestra gran distancia de las condiciones de
aquellos tiempos de la Reforma, cuando Knox se dirigia a los sefiores del reino sobre sus deberes
politicos en la eleccion y destitucion de reyes y magistrados. Hoy en dia todo el mundo vota y es el
que elige y tiene la responsabilidad de los mas altos cargos del gobierno. Knox podia dirigirse a los
nobles como un cuerpo, convocado y capaz de actuar. Hoy en dia el pueblo nunca se retine como
tal, sélo hay organismos intermediarios, y éstos estan controlados por partidos politicos y manos
ocultas. Asi, los responsables parecen esquivos y cualquier accion es inditil.

En 1788 la Confesion de Westminster fue modificada en América, siendo el principal cambio el
capitulo 23, seccion 3. Ahora dice:

Los magistrados civiles no pueden arrogarse la administracion de la Palabra y los
sacramentos, ni el poder de las llaves del reino de los cielos, ni interferir en lo mas minimo
en cuestiones de fe. Sin embargo, como padres lactantes, es deber de los magistrados civiles
proteger la iglesia de nuestro comun Sefior, sin dar preferencia a ninguna denominacion de
cristianos sobre las demas, de tal manera que todas las personas eclesiasticas, cualquiera que
sea, disfruten de la plena, libre e incuestionable libertad de desempefiar cada parte de sus
sagradas funciones, sin violencia ni peligro. Y, como Jesucristo ha designado un gobierno y
una disciplina regulares en su iglesia, ninguna ley de ningtin estado debe interferir, dejar o
impedir el debido ejercicio de los mismos, entre los miembros voluntarios de cualquier
denominacion de cristianos, de acuerdo con su propia profesion y creencia. Es deber de los
magistrados civiles proteger la persona y el buen nombre de todo su pueblo, de manera tal
que no se permita a ninguna persona, ya sea con el pretexto de la religion o de la infidelidad,
ofrecer ninguna indignidad, violencia, abuso o lesién a ninguna otra persona, y tomar
medidas para que todas las asambleas religiosas y eclesiasticas se celebren sin molestias ni
disturbios.

Todos los deberes del magistrado hacia el Reino de Cristo se sustituyen ahora por un deber hacia la
iglesia "de tal manera que todas las personas eclesiasticas, cualquiera que sea, disfruten de la plena,
libre e incuestionable libertad de desempefiar cada parte de sus sagradas funciones, sin violencia ni
peligro”. La proteccion de esta clausula se limita a las personas eclesiasticas, evidentemente el
clero, y sélo hasta la proteccién de "sus funciones sagradas". Ademas, los magistrados deben
hacerlo en calidad de "padres lactantes", aunque no existe tal cosa, excepto quizas hasta los tltimos
afios, cuando se permite a la mujer biol6gica identificarse como padre. La siguiente disposicion es
que ninguna ley debe interferir con "el debido ejercicio" del "gobierno regular y la disciplina de la
iglesia". La ultima disposicion es que ninguna persona debe ejercer violencia contra otras personas



"ya sea con el pretexto de la religion o de la infidelidad", o que se permita interrumpir las asambleas
religiosas. Pero no se estipula que el Estado no pueda hacerlo, excepto con la disposicién antes
mencionada de que el Estado no puede interferir con el gobierno eclesiastico o de la disciplina.

Los cristianos de la tradicion presbiteriana se quedan ahora con una filosofia politica muy minima
en sus confesiones. Si han de amonestar a los gobernantes civiles, deben encontrar ayuda en otra
parte sobre lo que deben decir. Aunque se podria decir que hay mucha ayuda en la Biblia, las
denominaciones americanas, en general, han rechazado las ensefianzas que John Knox creia ver
claramente en la Biblia. Cada hombre se queda con su interpretacion personal.

Sin embargo, la maldad de los funcionarios civiles y su falta de idoneidad para el cargo es
demasiado evidente. Ultimamente incluso han prohibido las reuniones de la iglesia, por motivos de
salud publica. Sin embargo, una lectura estricta de la Confesion modificada sélo establece que las
autoridades civiles no pueden impedir la asistencia del clero. En cuanto a los miembros ordinarios,
son sOlo otros miembros del publico los que no pueden interferir en su derecho a reunirse y rendir
culto. Si los cristianos—y Knox diria que especialmente los que ocupan puestos de liderazgo—
tienen hoy en dia obligaciones biblicas con respecto a esta situacion, para amonestar, restringir o
destituir a estos funcionarios, serd mejor que averigiien rapidamente cudles son esos deberes, a
quiénes se extienden y como deben llevarse a cabo.



