Richard Tuck, Natural Rights Theories: Their origin and development (Cambridge
University Press, 1979)

Tuck comienza con la extrafia situacion de la idea de los derechos naturales en la actualidad: "el
lenguaje de los derechos humanos desempefia un papel cada vez mas importante en el debate politico
normal, mientras que los filésofos politicos académicos lo consideran en general un modo de discurso
elusivo e innecesario". (p. 1) La explicacién de Tuck es atin mas extrafia. El ve un problema en el
argumento "de que tener un derecho es simplemente ser el beneficiario del deber de otra persona, y que
todas las proposiciones que implican derechos son directamente traducibles en proposiciones que
implican deberes". Esto significa, y esto es lo que él ve como el problema, que "el lenguaje de los
derechos es irrelevante, y hablar de 'derechos humanos' es simplemente plantear la cuestion de qué tipo
de deberes tenemos con otros seres humanos, en lugar de proporcionarnos cualquier visién moral
independiente". Como lo expresa con mas detalle unas paginas mas adelante

El problema notorio de esta teoria... es que parece... hacer nugatorio el lenguaje de los derechos.
Si cualquier derecho puede ser expresado completamente como un conjunto mas o menos
complejo de deberes de otras personas hacia el poseedor del derecho, y esos deberes pueden a
su vez ser explicados en términos de algun principio moral de orden superior, entonces el punto
de un lenguaje separado de los derechos parece haberse perdido, y con él la fuerza explicativa o
justificativa que posee la referencia a los derechos. (p. 6)

¢Pero por qué es esto realmente un problema para Tuck? Si los derechos pueden ser definidos y
explicados en términos de los deberes de otra persona hacia la persona con un derecho, y si a la inversa
los deberes de alguien pueden ser definidos y explicados en términos del derecho de otra persona,
porque es s6lo una cuestion de si se empieza con la idea de un derecho y se define el deber a partir de
él, o se empieza con la idea del deber y se define un derecho a partir de él, ;por qué es esto un
problema para los derechos y no un problema para los deberes? Ademas, el hecho de que uno pueda
definirse a partir del otro no hace que desaparezca la realidad de los mismos. Por ejemplo, podrian
describirse en un catalogo de derechos o deberes. El problema de Tuck debe verse a partir de su otro
punto de que "esos deberes pueden explicarse a su vez en términos de algtn principio moral de orden
superior". ;Por qué no menciond lo contrario, que si los deberes se definen en términos de derechos, y
los derechos se definen entonces en términos de algtin principio de orden superior, entonces el estatus
especial de estos términos también desapareceria? La respuesta esta en el modo en que los derechos
han desempefiado historicamente un papel especial en las teorias politicas, de un modo que los deberes
no han tenido.

Consideremos primero el caso negativo. En lugar de recurrir a un principio moral superior para dar
sentido a los derechos, se da como punto de partida el principio de orden superior. Moisés presenta un
conjunto de leyes a un pueblo y le dice que son los mandatos divinos por los que debe ordenar su vida.
La obligacion moral es hacia Dios, y la norma (la voluntad de Dios) trasciende la sociedad. Sin
embargo, los detalles de la ley especifican obligaciones sobre la conducta de las personas con respecto
a otras personas, creando asi deberes, y estos deberes pueden expresarse como derechos de las personas
a las que se deben los deberes. Los deberes y los derechos son reales, y también tienen su explicacion.
A veces es mas conveniente hablar de derechos o hablar de deberes.



Consideremos ahora un caso positivo. Las personas en un estado de naturaleza, es decir, no en un
estado de sociedad, tienen completa libertad. Nadie tiene derecho sobre ellos, ni sobre lo que poseen.
Pero no hay ningtin freno al comportamiento de los demas para evitar que una persona ataque, robe o
mate a otra. Para resolver este problema, las personas se reunen y renuncian una parte de su libertad
cediéndola a un gobierno que impone el orden y deja que se desarrolle una sociedad con todos sus
beneficios. El gobierno gobierna en virtud de algtin factor al que las personas renunciaron y entregaron
al gobierno. Esta libertad a la que la gente renuncia en parte es una forma de derecho original. Como la
tenian antes de renunciar a ella para formar el gobierno, y como la ley, que impone deberes, sélo surgié
con la formacio6n del gobierno, significa que los derechos eran una posesion original del hombre,
anterior a la existencia de la ley y los deberes. Los derechos, pues, pueden existir sin deberes, y por
tanto no pueden ser definidos por los deberes. Estos derechos, ademas, actian como una especie de
capital moral que los hombres utilizaron para establecer un orden social propio a partir de sus propios
recursos. Esto demuestra que es una idea particular de los derechos y una teoria politica particular del
orden social basada en la iniciativa y los recursos puramente humanos lo que se pone en peligro cuando
los derechos se explican en términos de deberes y viceversa. Es esta idea humanista la que Tuck quiere
preservar. Su pregunta entonces es: ;puede hacerlo con una teoria de los derechos? ;Puede una teoria
de los derechos evitar la convertibilidad de derechos y deberes?

Desarrollos medievales

Para explorar este problema, Tuck dice que hay dos periodos especialmente importantes en la
formacién del lenguaje de los derechos. Uno de ellos es la temprana hasta la Alta Edad Media, y el otro
es el periodo que va de Grocio a Locke. Para empezar, Tuck pone en duda que el derecho romano
tuviera siquiera el concepto de derechos tal y como lo utilizamos nosotros. Pero la terminologia del
derecho sufri6 una transformacién durante el periodo medieval. Lo que cre6 el problema mas que nada
fue una nueva situacion social altamente compleja. "Una gran red de sub-infidelidades, infidelidades
mutuas y demas cubria Europa". Las complejas obligaciones entrecruzadas creadas por este sistema
pusieron a prueba el significado de los antiguos términos juridicos para expresarlas. A principios del
siglo XIII se habia iniciado el "proceso por el que todos los derechos de un hombre, de cualquier tipo,
iban a ser considerados como su propiedad".

Sin seguir todos los giros del desarrollo de los conceptos juridicos medievales, se llegd a un punto
clave en la teoria desarrollada por Jean Gerson en Paris. Se trata de la descripcion del ius como
facultas, del derecho como capacidad.

Sin embargo, en este proceso pudo dar un paso mas de gran importancia. Ya he subrayado que
ni para los romanos ni para los primeros juristas medievales la libertad podia ser un ius, un
derecho. Los romanos, de hecho, habian contrapuesto la libertas al ius, y enfatizado su caracter
natural, no moral. ... Pero al afirmar que el ius era una facultas, Gerson pudo asimilar ius y
libertas. ... 'El ius es una facultas o poder propio de alguien y conforme a los dictados de la
recta razon. Libertas es una facultas de la razon y de la voluntad hacia cualquier posibilidad
seleccionada...”

Pudo ir mas alld, y tratar la libertad como una especie de dominium, cuando lleg6 a aplicar su
analisis del ius al problema del dominium natural. (pp. 26-27)

La escuela nominalista parisina desarroll6 ain mas la teoria después de Gerson. John Major sefial6 la
consecuencia de que "en cierto sentido la propiedad privada era natural. Dado que el dominium era



simplemente el ius de usar algo, podria ser que la forma mas efectiva de usar algo fuera apropiarse de
él de forma privada: de ahi que no hubiera una ruptura categorica a este respecto entre el estado de
inocencia bajo la ley de la naturaleza y la actualidad". (p. 28.)

Ayudaré aclarar el cuadro social concreto que implican estos términos juridicos. El derecho romano
acompafiaba un mito particular de la originalidad del derecho y de la sociedad. Probablemente el mito
se inventé mucho después de la introduccion de los codigos de derecho. Nos enteramos de ello en un
par de pasajes de Cicerdn, con el de De Inventione citado aqui.

Hubo un tiempo en el que los hombres vagaban por los campos como animales y vivian de la
comida salvaje; no hacian nada guiados por la razon, sino que se basaban principalmente en la
fuerza fisica; todavia no habia un sistema ordenado de culto religioso ni de deberes sociales;
nadie habia visto el matrimonio legitimo ni habia mirado a los hijos que sabia que eran suyos ni
habian aprendido las ventajas de un cddigo de derecho equitativo... En esta coyuntura un
hombre — grande y sabio, estoy seguro — se dio cuenta del poder latente en el hombre y del
amplio campo que ofrecia su mente para grandes logros si una vez podia desarrollar este poder
y mejorarlo mediante la instruccion. Los hombres estaban dispersos en los campos y escondidos
en retiros selvaticos cuando €l los reunié y congrego de acuerdo con un plan; los introdujo en
todas las ocupaciones ttiles y honorables, aunque al principio clamaron en contra de ellas por su
novedad, y luego, cuando por su razén y elocuencia habian enumerado con mayor atencion, los
transformd en un pueblo amable y gentil. (Citado en Tuck, p. 33)

No hay en este relato ningin derecho o libertad primitiva o natural, ni ninguna referencia a que tal cosa
se entregue a una autoridad central para constituir una sociedad. En el concepto romano los derechos
solo podian existir como producto de la ley o de los contratos reconocidos por la ley y la ley solo podia
existir en la sociedad. Por lo tanto, la sociedad tuvo que formarse antes de que estas cosas llegaran a
existir. Antes de la sociedad el hombre existia en estado animal. La mente antigua tenia problemas para
concebir a las personas como seres humanos al margen de la sociedad. También hay una ingenuidad
sobre el lenguaje en esta representacion. De alguna manera, antes de que existiera la sociedad, se
podian describir sus caracteristicas a las personas y hacerlas concebir sus posibilidades. Nosotros, los
modernos, cuya educacion incluye el aprendizaje de idiomas y el acercamiento al conocimiento de
otras culturas a través de su literatura en sus propias lenguas, somos mucho mas conscientes de la carga
cultural del lenguaje y de la imposibilidad de un lenguaje pre-cultural.

En comparacion, Gerson no podia considerar al hombre como existente naturalmente en un estado
animal, sino que tenia que cristianizar la concepcién con las propiedades de criatura que el hombre
recibié de su creador. Por lo tanto, el hombre primitivo en este estado de naturaleza prehistérico se
consideraba humano y cosas como los derechos podian atribuirse mas facilmente al hombre primitivo.
Pero Gerson va mas alla, ya que para €l el estado de naturaleza no es el verdadero estado original, sino
que antes existia el estado de inocencia, que es el verdadero estado natural y la condicion del hombre
en la que hay que buscar una comprension de algo parecido a los derechos naturales del hombre.

Existe un dominium natural como un don de Dios, por el cual cada criatura tiene un ius
directamente de Dios para tomar las cosas inferiores en su propio uso para su propia
conservacion. Cada uno tiene este ius como resultado de una justicia justa e irrevocable,
mantenida en su pureza original, o integridad natural. De este modo, Adan tiene dominium sobre



las aves del cielo .... A este dominium se puede asimilar también el dominium de la libertad, que
es una facultas irrestricta dada por Dios.... (Citado en Tuck p. 27)

Ademas, los medievales tendian a ver estas cosas a la luz de Adan tal y como era antes de la llegada de
Eva, por lo que no habia ninguna sociedad humana, aunque en algunos aspectos Gerson veia a Dios y
al hombre en relaciones legales. El concepto de derechos naturales, pues, es un concepto cristiano que
era inconcebible en el paganismo. El contexto de estos derechos, sin embargo, no se encuentra en el
estado de naturaleza animalista pre-cultural concebido por los paganos, sino en un orden creado. Es
decir, es un concepto cristiano en la medida en que es una invencion cristiana, pero se invento6 para
explicar el lenguaje juridico heredado del derecho romano, que se habia estirado para cubrir nuevas
condiciones.

El humanismo renacentista

Tuck quiere destacar en primer lugar la simultaneidad de los origenes de varios vectores del desarrollo
juridico, aunque tendra que discutirlos en serie.

En Wittenburg, en 1515-16, Martin Lutero estaba escribiendo una critica a la teologia de Gerson
en sus notas marginales sobre los sermones de Tauler y preparando sus conferencias seminales
sobre la Epistola de Pablo a los Romanos. En el mismo Paris, Francisco de Vitoria, el creador de
la nueva escolastica que iba a dominar la Europa catdlica en el siglo XVI, fue alumno de 1507 a
1522; mientras que fue en los diez afios que van de 1508 a 1518 cuando se compusieron o
publicaron las obras basicas y mas significativas de la jurisprudencia renacentista. (p. 32)

Las "ideas de los humanistas juridicos" fueron el elemento mas clave, piensa Tuck, y "fueron
retomadas por Vitoria y sus seguidores, pero también por los intelectuales reformados de mediados de
siglo, en particular los calvinistas". En un nivel muy profundo, la actitud con la que catdlicos y
calvinistas se enfrentaban al mundo en este periodo era la misma, y en un nivel mucho mas superficial
algunos de sus argumentos explicitos eran casi idénticos. Sin embargo, el calvinista era, en general,
mucho mejor humanista". ;Coémo es que el calvinista era mejor humanista? Esto se explicara al final de
esta seccion, pero con una matizacién al punto de Tuck.

El humanismo renacentista fue un punto de inflexion importante en las teorias juridicas. Por un lado,
encarno las ideas culturales de las ciudades-estado de Italia y, por otro, se remont6 a la cultura clasica
en busca de un modelo.

En virtud de sus origenes intelectuales, a los juristas humanistas les resultaba practicamente
imposible hablar de derechos naturales, y extremadamente dificil hablar de derechos tout court.
Lo importante para ellos no era el derecho natural, sino el derecho construido por el hombre; no
los derechos naturales, sino los recursos civiles. (p. 33)

Tuck cita a Andrea Brezi como tipico de muchos cuando dice que la elocuencia puede "reunir a
hombres que originalmente, como bestias, vagaban aislados por los campos y no estaban sujetos a

ninguna ley, y llevarlos desde el embrutecimiento y la barbarie a la humanidad y la cultura".

En este cuadro habia un desprecio por la naturaleza inculta, y este desprecio dejaba poco
margen para cualquier teoria tradicional de la ley natural como reveladora de los preceptos

4



necesarios de la moralidad para todos los hombres (como en Aquino, y de hecho practicamente
todos los tedricos medievales). En cambio, los humanistas se interesaron principalmente por las
leyes que las sociedades humanas se imponian a si mismas, el ius gentium mas que el ius
naturale. Las observaciones de Ulpiano... de que el ius naturale era "lo que la naturaleza ensefia
a todos los animales" encajaban con esta vision, ya que enfatizaba el caracter bruto del hombre
precivil. (p. 34)

Por supuesto, volvemos a la perspectiva pagana de la condicién precivil. Quizas de todas las disciplinas
del Renacimiento fue el derecho la que mas volvié a la visién clésica, y esto parece haber dejado
automaticamente de lado el concepto de derecho natural. Si quedo un ius naturale de bajo nivel.
Algunos pensadores juridicos lo rechazaron incluso. "Valla, de hecho, cuestiona que tal estado pueda
ser descrito adecuadamente en términos de ius en absoluto. ... Esto era ir demasiado lejos para la
mayoria de sus sucesores, que sostenian en cambio que los impulsos naturales del hombre eran un ius
naturale en la medida en que eran moralmente permisibles, pero estaban de acuerdo con €l en que lo
realmente interesante era el ius gentium". (p. 34)

Se paso del ius gentium al ius civile "porque bajo el ius gentium so6lo se podia recurrir a las sentencias
inciertas y arbitrarias de los reyes primitivos. Bajo el ius civile, en cambio, todo (incluidos los
magistrados) estaba regulado por el derecho establecido. ... No habia en ello ninguna idea de contrato
social, simplemente porque las promesas tomaban su fuerza por su conveniencia para el hombre social,
al igual que la propiedad. El hombre natural no tenia nada que contratar: ningiin dominium y ningtn
derecho al que renunciar o transferir". (p. 37)

Mario Salamonio defini6 el derecho civil como un contrato del pueblo, mientras que "el ius naturale no
era mas que lo que la naturaleza ensefiaba a todos los animales (incluida la autodefensa), y que las
relaciones morales, como la obligacién de cumplir las promesas, entraban con el ius gentium". Esto
cre6 su propia idea de limites. "Las leyes en forma de pactos sociales eran necesarias para la
supervivencia de la sociedad, y no tenia sentido que alguien estuviera en una posicion en la que pudiera
amenazar a la sociedad. En consecuencia, cualquier principe que se saliera de la ley acordada se
convertia en un tirano, y .... puede ser honorablemente asesinado". (p. 38) Asi pues, existia la idea de
un pacto social que imponia implicaciones l6gicas para las condiciones de su existencia, aunque esta
situacion necesaria no se pensaba como derecho natural.

Para el jurista humanista todos los derechos eran derechos civiles, y éstos se pensaban en relacion con
los deberes que los derechos imponian a los demas, los cuales podian hacerse valer recurriendo a los
tribunales civiles. Asi, la idea de un derecho era la capacidad de obligar a otros, mediante una accién
civil, a respetarlo.

Los abogados humanistas reformados formaban un grupo de interés y un tipo de pensamiento distintos.

[Francois] Hotman es mas famoso en la historia general del pensamiento politico por sus
contribuciones a la creacion de una teoria de la resistencia calvinista en las décadas de 1560 y
1570. La relacion entre las ideas de los juristas humanistas y las de los propagandistas
hugonotes es complicada pero importante. Muchos de los calvinistas (como Beza) se formaron
en las facultades de derecho presididas por hombres como Alciato, y sus ideas basicas procedian
sin duda de ese entorno. Esto explica, entre otras cosas, su notable reticencia a hablar de la ley
de la naturaleza como fundamento de su teoria de la resistencia — ocupa un lugar



extremadamente subsidiario en todas las obras principales — y sus reiteradas creencias en los
pactos entre el rey y el pueblo. También explica el énfasis en el papel de los magistrados
menores como los tinicos con derecho a resistir a un principe, introducido por los pensadores
luteranos de la década de 1540 y desarrollado por los calvinistas en la década de 1550: pues si
lo importante de un derecho o de un contrato era la accién vinculada a él, entonces el papel de
un juez como ejecutor privilegiado de la ley era realmente vital. Al fin y al cabo, un principio
fundamental del derecho romano era que la accion unilateral para hacer valer un derecho
implicaba su pérdida: el demandante tenia que actuar a través de un juez. (p. 42)

Pero los humanistas reformados también eran diferentes, ya que "los calvinistas infundieron su
humanismo con un fuerte sentido de la omnipotencia de Dios y su parte en los asuntos humanos".
Aunque aceptaban la narrativa pagana del cambio del estado de naturaleza a un estado social,
reinterpretaron la naturaleza del cambio. Por ejemplo el De Iure Regni apud Scotus "admite que la
imagen humanista de un tiempo 'en el que los hombres vivian en chozas y cuevas, y vagaban por el
lugar sin leyes ni habitaculos fijos' es sustancialmente cierta" pero dejaron este estado por orden de
Dios. "El De Iure Regni niega que los hombres construyan las instituciones politicas para su propio
beneficio: su vida politica es un don directo de Dios, sin que les sea totalmente natural (es decir,
coetaneo a ellos). Esto seguiria siendo una caracteristica fundamental del pensamiento politico
calvinista, que se repetiria en las grandes obras de los calvinistas britanicos del siglo XVII, como
Rutherford". (p. 43) Escritores anteriores como Knox, Goodman y Ponet, segin Tuck, "habian tomado
la vida politica como una creacion directa de Dios después del Diluvio", pero Buchanan en su De Iure
Regni modifico esto en una direcciéon humanista. (p. 43)

Estos "calvinistas no estaban proponiendo una teoria de los derechos naturales, y de hecho no estaban
particularmente preocupados por la nocién de un derecho en absoluto. Al igual que los humanistas, los
remedios constitucionales especificos estaban en el centro de su preocupacién". Asi pues, aunque los
ultimos calvinistas comenzaron con el modelo de estado de naturaleza, esencialmente pagano, no
biblico y no histérico, es el mandato de Dios el que introduce el gobierno civil. Por lo tanto, podian
conciliar sus ideas con Romanos 13, que ensefia que todos los poderes son instituidos por Dios. Sin
embargo, lo que Dios instituye es un sistema constitucional, no una realeza absoluta de derecho divino.
Esto permite un recurso a la ley para defenderse de los gobernantes injustos.

A finales del siglo XVI lleg6 una nueva influencia. Tuck no explica realmente como sucedio, pero se
impuso una especie de aristotelismo modificado. Se trataba de "un aristotelismo humanista,
renacentista, con sus raices en el estudio renacentista de Aristoteles en Italia". (p. 44) Sin embargo,
siguio recurriendo en gran medida a la idea del estado de naturaleza de Ciceron. Este nuevo
aristotelismo mostraba una divergencia entre las versiones catolica y protestante, con el tratamiento
catolico de los derechos de propiedad incluidos en la justicia conmutativa, como en la escolastica
medieval, mientras que la justicia distributiva no implicaba la propiedad ni los derechos. "Los
aristotélicos protestantes, en cambio, trataron ambas ramas de la justicia del mismo modo, y con mayor
fidelidad al Aristoteles histérico. En sus tratados... encontramos que la justicia conmutativa es tratada
como una extension de la justicia distributiva: consistia en los principios por los que se podia llegar a
una distribucion justa de las posesiones a través del intercambio sin que un sector de la raza humana
fuera finalmente despojado de todo. No se trataba de que los derechos fueran primordiales, ni de que el
dominium fuera algo basico sobre el que hubiera que enmarcar las reglas de la justicia: todo era una
cuestion de conveniencia social...." (p. 45)



Mientras tanto, Francisco de Vitoria habia regresado a Espafia y recuperaba el tomismo. Vitoria definia
el ius como "lo que esta permitido por la ley" y, en contra de los nominalistas como Gerson, distinguia
el ius del dominium. Pero esto chocé con la intencion de restaurar a Aquino. "Es practicamente
imposible combinar el concepto renacentista de propiedad, con su estricta distincion entre dominium y
usufructo, con el tomismo. El concepto renacentista pertenecia a una teoria en la que la vida natural del
hombre carecia de derecho y, por tanto, de propiedad, mientras que el tomista creia que por naturaleza
el hombre si poseia ciertos derechos limitados.... Sin embargo, los dominicos espafioles siguieron
intentando esa combinacion. Pero insistieron todo el tiempo en el caracter limitado de los derechos
naturales de los hombres.

"El énfasis en un contexto tomista sobre las limitaciones de lo que se permitia a los hombres fue la
caracteristica central de la teoria dominicana espafiola”. Un resultado practico importante fue que las
personas no podian esclavizarse a si mismas, excepto en circunstancias muy limitadas. "Para un
gersoniano, la libertad era una propiedad y, por lo tanto, podia intercambiarse de la misma manera y en
los mismos términos que las demas propiedades; para un vitoriano no lo era ni podia serlo". (p. 49)
Esto hacia que el comercio de esclavos africanos fuera juridicamente muy dudoso, ya que era poco
probable que se cumplieran las condiciones legales para la esclavitud.

Mas adelante, en el siglo X VI, justo después de que el nuevo aristotelismo humanista ganara
popularidad, también aparecié un nuevo movimiento. Este se basaba en ideas de libre albedrio analogas
al arminianismo, y se centro6 en la Universidad de Lovaina, en los Paises Bajos. El nuevo movimiento
atrajo a los jesuitas. El pensador mas importante de esta escuela fue Luis de Molina, que veia el ius "en
términos de las caracteristicas disposicionales de su poseedor: 'si alguien pregunta qué es realmente
este ius o facultas del que he estado hablando, responderia que no es otra cosa que una disposicion, o
relacion de la persona que lo tiene con la cosa a la que tiene la facultas™. (p. 53) "[E]sta era una teoria
que implicaba una imagen del hombre como un ser libre e independiente, que tomaba sus propias
decisiones y se atenia a ellas, en asuntos que tenian que ver con su bienestar fisico y espiritual” y
"prestaba poca o ninguna atencion a las sutilezas del humanismo". (p. 54) La tltima figura en llegar fue
Francisco Sudrez, que hizo "una especie de sintesis del molinismo y el tomismo vitoriano, aunque con
el énfasis puesto en Molina". Esto también incluia la idea de la esclavitud voluntaria, en la que podia
entrar tanto un pueblo entero como un individuo. "Una defensa de la teoria de los derechos naturales de
la esclavitud se convirtié en manos de Sudrez en una defensa similar del absolutismo". (p. 56)

A diferencia de estos movimientos de Vitoria a Sudrez, las teorias legales protestantes se apegaron
mucho mas a la teoria legal humanista del Renacimiento. Esto es lo que Tuck quiere decir con que "el
calvinista era generalmente, sin embargo, un humanista mucho mejor". El "calvinista", sin embargo, no
comulgaba con la idea humanista de que el origen de un orden civil fue desde el hombre para el
hombre por su propia iniciativa. El estado de naturaleza cambi6 a un orden civil por la intervencién de
Dios con un mandato divino y una autoridad divina para la sociedad civil. Esto supone una importante
ruptura con la idea humanista del Renacimiento a la que Tuck no da suficiente importancia.

Grotius

Hugo Grotius se form6 en el derecho aristotélico y también en el humanista mas antiguo. Sin embargo,
rompio con éstos para convertirse en la figura mas importante en la evolucién de la teoria de los
derechos naturales. Parte de la motivacién para cambiar sus puntos de vista fue su participacién en la
controversia arminiana en el lado de los arminianos. Los arminianos habian recurrido a los Estados de



Holanda para obligar a la Iglesia a admitir a los arminianos en el ministerio, y aunque el Stadholder
acabo interviniendo contra los arminianos, seguian esperando el apoyo del Estado contra los
calvinistas. Grotius queria una teoria que diera al estado una mayor autoridad que a la iglesia, en la que
"el poder del estado fuera algo diferente y por su naturaleza irresistible". (p. 66) Ironicamente, como
dice Tuck, el bando del poder estatal con el que contaba fue arrollado por el Stadholder y Grotius fue
enviado a prision, de la que consigui6 escapar e ir a Francia después de dos afios. Asi que, a pesar de
desarrollar una posicién para conseguir una vision absolutista del Estado, y con la que se identificé, fue
en la practica un resistente contra el poder estatal.

Esto tiene una peculiaridad mas, ya que dependiendo de quién asumiera y desarrollara su teoria, ésta
podia virar hacia el absolutismo estatal o hacia la posicién contraria.

Leyendo el De Iure Belli de esta manera, podemos ver facilmente por qué deberia haber sido
tomado por los teodricos del absolutismo, por qué Felden deberia haber dicho que "destruye la
sociedad civil, que es una comunidad de hombres libres, y la convierte en una agregacion de
esclavos", y por qué Rousseau deberia haberla atacado tan amargamente. Sin embargo, en el De
Iure Belli, al igual que en el Inleidinghe, también hay argumentos de otro tipo, que serian
retomados por tedricos politicos mucho mas radicales. El libro tiene cara de Jano, y sus dos
bocas hablan el lenguaje del absolutismo y de la libertad. Los argumentos libertarios son de tipo
simple; simplemente requieren que consideremos qué tipo de acuerdos podrian haber hecho las
personas razonables en el pasado. (p. 79)

Grotius puso en el lugar de las ideas aristotélicas de justicia una idea muy simple de que "el derecho era
una orden de respetar los derechos de los demas". Esto hizo que toda la carga de la explicacién de la
justicia recayera en el desarrollo de una explicacion adecuada de los derechos. Por supuesto, como la
ley dependia de los derechos, el concepto de derechos no podia provenir de la ley, sino que habia que
darle una explicacion diferente. Grotius tenia a su disposicion las viejas ideas del estado de naturaleza y
de la formacién de un orden social en algin acto en el que las personas se apartaran del estado de
naturaleza. ;L.os derechos provienen de los derechos naturales, o provienen del acto social de consentir
una sociedad ordenada y gobernada? La respuesta de Grotius fue ambas. Como parte de esta respuesta,
restd importancia a la transicién abrupta de uno a otro y describi6 un desarrollo mas evolutivo del
orden social a partir del estado de naturaleza.

Grotius hizo un uso ecléctico de las fuentes para su idea del estado de naturaleza, citando a
historiadores y poetas romanos y recurriendo a la Biblia. Su idea de la situacion en el Huerto de Edén
era que "vivian facilmente de los frutos que la tierra producia por si misma, sin esfuerzo", pero
finalmente "sucumbieron a una sucesién de diferentes vicios". El arbol de la ciencia del bien y del mal
era "un conocimiento de las cosas del que se puede hacer a veces un buen uso, a veces un mal uso".
Stephen Buckle, que cita esto en Natural Law and the Theory of Property: Grotius to Hume (Oxford:
Clarendon Press, 1991), dice que Grotius "tiene en mente principalmente la bisqueda de disfrutes
frivolos". Sus inserciones de la historia biblica en varios puntos no tienen ninguna referencia a su
significado en el contexto de la narracion biblica, sino que parecen ser para embellecer su relato. Esto
no deberia sorprendernos si tenemos en cuenta que el arminianismo que representaba Grocio no era el
que sostienen las personas que se aplican esa etiqueta hoy en dia, ya que generalmente son wesleyanos
o algo derivado de Carlos Wesley. Aquellos arminianos originales tenian una vena librepensadora en su
pensamiento.



Bajo este estado de naturaleza anterior que devino de una situacion idilica especialmente cuando la
competencia por los recursos se hizo mas acuciante se desarrollé algo asi como derechos a medias.
Eran derechos naturales, pero no la forma que los derechos asumian en un orden civil desarrollado. En
lugar de un derecho de propiedad habia un derecho de uso natural. Es decir, alguien podia apropiarse de
algo para su uso mientras lo necesitara, pero luego lo cedia o lo que quedaba de él. Pero esto se
convirtio en un derecho de propiedad, y detras del derecho de propiedad siempre se escondia el derecho
de uso. En caso de emergencia, por ejemplo, alguien podia hacer uso de la propiedad de otro porque el
derecho de uso permanecia.

La construccion de un orden social no era un acto voluntario arbitrario que la gente decidiera
emprender sin mas. Tenia una obligacion de la naturaleza. Esta obligacion estaba en el principio de
sociabilidad. El1 hombre estaba obligado por su interés de autoproteccion, de hecho también por la
proteccion de sus derechos, a buscar los medios para hacerlo a través de la asociacion. "Grotius pudo
ahora argumentar que la ley de la naturaleza era en efecto la obligacién que tienen los hombres de
preservar la paz social, y que la principal condicién para una comunidad pacifica es el respeto a los
derechos de los demas". (Tuck, p. 73) "Grotius era ahora capaz de tratar la ley de la naturaleza como
algo totalmente relacionado con el mantenimiento de los derechos de los demas, ya sean de propiedad o
de mérito. ... Los derechos han llegado a usurpar toda la teoria del derecho natural, ya que la ley de la
naturaleza es simplemente, respetar los derechos de los demas". (p. 67)

La imagen de una sociedad politica o Estado que Grocio presentaba era la de un grupo de
individuos con una "Comunidad de Derechos y Soberania" (consociatio iuris atque imperii), es
decir, un grupo que de alguna manera se habia definido como separado del resto de la sociedad
humana mediante una transferencia particular de derechos. Una de estas transferencias que
ahora consideraba posible era la alienacién total de toda su libertad original por parte de los
miembros de una sociedad a un gobernante. (p. 77)

"Clave entre los derechos a los que los pueblos renuncian cuando establecen un soberano... esta el
derecho de autodefensa"(p. 78) "En particular, los hombres ya no tienen derecho a defenderse contra el
soberano; Grotius defendi6 esto en otro lugar sobre la base mas general de que incluso en un estado de
naturaleza, un hombre que es atacado por alguien cuya vida continuada seria mas titil que la suya no
debe resistirse". (p. 79) (Aunque esto parece ilogico, ya que si un hombre se deja matar por el hombre
mas ttil, entonces ciertamente no es util para €él, ni es ttil para una sociedad que en el estado de
naturaleza no existe, de hecho).

Grotius también empled un gran papel para los acuerdos en la formacién de las obligaciones, lo que
llamo6 un derecho personal.

Esencialmente, lo que argumentaba era que los hombres eran naturalmente libres de contratar y
negociar de todas las maneras sobre todos sus bienes, y que sélo el derecho civil intervenia para
impedir ciertos tipos de malos tratos. La libertad personal era una parte de la propiedad del
hombre y, de hecho, s6lo porque era tal parte eran posibles los contratos. (p. 69)

Desde un punto de vista, toda esta teoria depende de la creacion de derechos en alguna prehistoria
inaccesible e inverificable. En esencia, se basa en una fantasia. Desde el otro punto de vista, la
historicidad no importa, ya que la teoria trata de lo que esta, o se cree que esta, implicito en los
acuerdos de la sociedad existente.



Selden

El hecho de que las teorias de los derechos naturales tuvieran una historia de desarrollo después de
Grocio se debe a que sus contemporaneos y sucesores inmediatos, aunque aceptaran la premisa de los
derechos naturales, vieron problemas en la teoria y buscaron soluciones. Tuck resume los problemas de
forma sucinta.

Aunque, como hemos visto, el logro de Grocio fue notable, y su teoria proporciond una
ideologia formidable y emocionante para su ptblico de mediados del siglo XVII, fue, sin
embargo, incompleta en una serie de aspectos importantes. En particular, hacia hincapié en la
individualidad en el ambito de los derechos, pero en la comunalidad en el ambito de las
obligaciones, y aunque eso pudiera ser l6gicamente coherente, habia en ello cierta
inverosimilitud psicolégica. Los hombres de Grocio defendian ferozmente sus derechos
originales, y eran capaces de controlar tanto sus propias vidas que podian comprometerse con la
esclavitud; y, sin embargo, su mundo moral estaba informado por el principio de sociabilidad
con sus implicaciones distributivas y no individualistas, e in extremis sus compromisos mas
dafiinos podian ser ignorados. Hemos visto que Grotius reconcilio estas dos caras de su teoria
con la afirmacién de que la sociabilidad necesita el respeto de los derechos individuales, pero la
psicologia necesaria para que esto funcionara era poco convincente. La historia de las teorias de
los derechos naturales durante los siguientes cincuenta afios es, de hecho, una historia de
discusiones precisamente sobre esta cuestion: sjuna teoria de los derechos naturales requiere una
psicologia y una teoria ética fuertemente individualistas? (p. 82)

Algunas historias siguen a Grocio con una discusion de los puntos de vista de Hobbes o de Samuel
Pufendorf, pero Tuck eligi6 al inglés John Selden, a quien llama "una de las figuras mas importantes y,
sin embargo, olvidadas del siglo XVII" (p. 3).

Selden entr6 en controversia con las opiniones de Grocio sobre el derecho del mar. Grotius habia
basado su derecho maritimo en el primitivo derecho de uso, que nunca podria desarrollarse en el pleno
derecho de propiedad porque el mar no podia ser efectivamente apropiado u ocupado. Selden no acept6
el derecho de uso y sostuvo que el mar simplemente se ha dividido como propiedad junto con la tierra y
todo lo demas.

Tras el diluvio, el mundo volvié a ser (literalmente) una tabula raza, y fue entregado en comtn
a Noé y a sus hijos para que lo repartieran entre ellos. Aqui Selden se baso principalmente en
tradiciones hebreas no biblicas, basadas en ultima instancia en el Talmud, una confianza que iba
a resultar cada vez mas central en su pensamiento de la ley natural. (p. 87)

Sin embargo, para Selden habia un problema al relacionar la ley de la naturaleza y los derechos de la
naturaleza. "¢ Por qué los individuos racionales que poseen un complemento completo de derechos
deben estar bajo leyes en absoluto?" Abordo el problema en su libro De Iure Naturali. Fue "el primer
ejemplo del interés inglés por la naturaleza de la obligaciéon moral, y del escepticismo que se encuentra
en muchos filésofos ingleses posteriores del siglo XVII sobre si puede haber un relato de la obligacion
distinto del de la motivacién." "Primero postul6 un estado de libertad absoluta, sobre el cual las
obligaciones eran sobrevenidas — un movimiento de gran importancia, ya que fue el primer pensador
moderno del derecho natural en poner tal nocién de libertad completa al principio de su relato.” (p. 90)

10



Una vez que la ley se introduce sobre "esta condicion de libertad absoluta”, "ahora estan restringidas, y
ahora pueden ser consideradas como culpables o deshonestas de acuerdo con los criterios establecidos
por quien decret6 la ley." (Citado en Tuck, p. 91) La naturaleza de esta obligacion tenia que ser un
castigo por infringir la ley. Segtin Selden "La idea de una ley que conlleva obligaciones
independientemente de cualquier castigo anexo a la violacion de la misma... no es mas comprensible
para la mente humana que la idea de un padre sin un hijo." (Citado en Tuck, p. 91) ;Cémo podria
entonces haber ley natural, es decir, obligacion en un estado de naturaleza? "Para Selden, entonces, un
correlato necesario de cualquier obligacion era un castigo, y el castigo en el caso de la ley de la
naturaleza provenia de Dios". (p. 92) Mientras que Grotius habia sostenido que la naturaleza del
hombre como ser con necesidades, y con sociabilidad, y su ubicacién en un mundo de recursos
limitados habia traido necesariamente a la existencia una obligacién totalmente inmanente, es decir,
basada en la naturaleza y nada mas, la opinién de Selden era que las leyes naturales fueron traidas a la
existencia por mandamientos divinos, porque en un estado de naturaleza no habia nada en la naturaleza
que pudiera producir obligacion. "No puedo imaginarme qué significa la ley de la naturaleza, sino la
ley de Dios. ; Cémo podria saber que no debo robar, que no debo cometer adulterio, si no me lo hubiera
dicho alguien? Seguramente es porque me lo han dicho". (Citado en Tuck, p. 92) La ley es ley natural
porque estaba en el estado de naturaleza, antes del gobierno civil, pero no era una ley de la naturaleza.

De ello se desprende que antes de que se conocieran los castigos de Dios, ya sea por la
observacion del mundo o por los pronunciamientos de Dios a una humanidad ya creada, los
hombres no tenian ninguna obligacidn: la historicidad de la ley natural implicaba un estado de
total libertad, como no lo hacia la teoria tradicional de la ley natural en términos de razén
humana innata. (p. 93)

Aqui hay cierta contradiccién en lo que Selden tenia que decir. Cito las tipicas ideas humanistas
juridicas del estado de naturaleza que se encuentran, por ejemplo, en Cicerén, de que "hubo una vez en
que los hombres vagaban por el campo como animales, sosteniendo una existencia bestial y manejando
sus vidas por la fuerza bruta en lugar de la razon". (Citado en Tuck, p. 93) Pero como Dios habia dado
inmediatamente la ley a Adan y a Noé, nunca habia habido un periodo prolongado sin conocimiento de
la ley y, por tanto, sin obligacién, por lo que cualquier estado de libertad total era efimero.

Este punto de vista de Selden tiene que ser contrastado con el punto de vista que Tuck llama
voluntarismo, pero que podria ser mejor llamado teoria del mandato divino.

Los voluntaristas, incluyendo a la mayoria de los pensadores protestantes del siglo XVIy
principios del XVII, creian que esa "causa formal" de la obligacién de una ley es el mandato de
un superior, es decir, una ley para ser obligatoria debe ser promulgada por alguien con
autoridad, y no puede ser simplemente un principio racional. Pero no se deduce que la
obligacion esté constituida por el temor a un posible castigo administrado por tal superior, y la
mayoria de los voluntaristas se esforzaron por negarlo. (p. 93)

Hay un par de puntos que observar aqui. Tuck ha dicho que Selden fue un innovador al hacer que la
motivacion fuera la fuente de la obligaciéon. En segundo lugar, ademas de eso, la motivacién que era
aceptable para los pensadores protestantes no era el miedo. Basta pensar en el primer y mas grande
mandamiento de "Amar al Sefior tu Dios con todo tu corazén y con toda tu alma y con toda tu mente".
(Mateo 22:37) No es creible que Selden no fuera consciente de ello, por lo que debemos ver su teoria

11



COmo una ruptura consciente con el pensamiento cristiano anterior. Aun asi, Selden particip6 en la
Asamblea de Westminster, representando la posicion erastiana.

Este escepticismo extremo sobre la posibilidad de un conocimiento moral independiente de una
motivacion egoista, en el que el "deber" moral se convierte simplemente en el "deber"
prudencial, hace de Selden el claro precursor de Hobbes. ... Hobbes altero esta posicion por el
simple expediente de dejar fuera de los calculos de los egoistas prudentes la informacion sobre
una vida posterior....

En los argumentos de Selden sobre la naturaleza de la obligacion, nos encontramos con otra de
las raices de su erastianismo. La autoridad moral reclamada por las iglesias no era mas que un
caso especial de la afirmacion general de que los hombres pueden estar obligados por las
instituciones independientemente de la capacidad de éstas para administrar castigos fisicos. Al
refutar esta proposicion general, Selden descarta automaticamente la autoridad moral de las
iglesias. (p. 94)

La otra parte de la teoria de Selden era el origen del gobierno civil. Esta se basaba en la capacidad del
hombre para celebrar contratos, para lo cual "era posible una enorme variedad de contratos; la inica
regla definida era que todo lo que especificaba un contrato debia cumplirse, so pena de castigo divino".
De esta manera Selden pudo llegar a una forma fuerte de la posiciéon Grotiana sobre el origen y la
naturaleza de la autoridad politica." (p. 96) "La teoria de la obligacion de Selden le habia llevado
mucho mas lejos en el camino del absolutismo de lo que nunca habia llegado Grocio. No permitia
ningun derecho de resistencia in extremis; un mal negocio o un contrato insensato debian cumplirse
incluso a costa de la muerte." (p. 97)

¢Como acabo entonces Selden en el bando parlamentario, en lugar de apoyar a Carlos I? Seria "erréneo
concluir de la aceptacién por parte de Selden de la idea de un contrato de servidumbre total que
pensaba que el contrato subyacente a la constitucion inglesa era de ese tipo. ... habl6 constantemente en
el Parlamento y en los tribunales de justicia a favor de 'la libertad del sibdito™. (p 97)

Ahora podemos ver claramente qué tipo de ideologia representaba Selden en Inglaterra: era en
muchos aspectos cercana a la de Grocio, pero habia sin embargo importantes diferencias.
Ambos eran capaces de sostener las practicas del capitalismo mercantil, como la esclavitud y la
usura... y estaban preparados para aceptar un alto grado de absolutismo en teoria, aunque
negaban que las constituciones de sus propios paises fueran absolutistas. Pero Selden llevé esta
teoria mucho mas alla de lo que habia hecho Grocio, y la convirtié en una doctrina
completamente brutal y antiliberal. Lo hizo, sencillamente, porque estaba dispuesto a hipotetizar
un estado original de libertad total, sobre el que se superponian las leyes de la naturaleza, y
porque hizo que los contratos desempefiaran un papel mucho mas importante en cada etapa de
su teoria. (p. 100)

Es til comparar la posicion de Selden con la de los tedricos de la resistencia reformada que Tuck habia
descrito anteriormente. Ellos creian que existia un estado de naturaleza salvaje, como en la concepcion
humanista, pero que éste terminaba con un mandato divino de entrar en un orden civil. Como el orden
civil era constitucional, proporcionaba el recurso a la ley para la defensa de las libertades de los
miembros de la sociedad. Para Selden el mandato divino fue anterior y cred el derecho natural, es decir,
el derecho mientras se estaba en el estado de naturaleza. Mas tarde se celebraron contratos, pero
dependientes de la obligacion, segun el derecho natural, de mantener los acuerdos, y un contrato

12



estableci6 una autoridad politica constitucional, bajo la cual el sujeto tiene derechos legales a partir de
la constitucion. Hasta aqui las posiciones eran ampliamente similares. Pero la teoria de Seldon se
construia hablando de libertades y derechos, mientras que las teorias de la resistencia reformada
utilizaban conceptos juridicos aristotélicos.

Entre los seguidores inmediatos de Selden se encontraba el Circulo Tew, que se reunia en la casa de
Falkland en Great Tew. Selden a veces también asistia. Eran monarquicos que respondian a los
defensores de la resistencia y la rebelién contra el rey, como Henry Parker. Parker argumentaba que no
se podia suponer razonablemente que el pueblo hubiera hecho un contrato original para formar un
gobierno que incluyera en el acuerdo su renuncia al derecho de autodefensa. Como "los que contratan
para obedecer a su propia ruina, o habiendo contratado asi, los que estiman tal contrato antes de su
propia preservacion, son criminales para ellos mismos y rebeldes a la naturaleza". (Citado en Tuck, p.
104) A esto los tedricos de Tew respondieron con un argumento de probabilidad. Los contratistas
originales calcularon que las posibilidades de que el gobernante se volviera contra ellos y los matara
injustamente eran mucho menores que las posibilidades de que ganaran gracias a la seguridad del
contrato que creaba el poder politico. Por lo tanto, el contrato era, de hecho, un contrato racional.

La segunda idea importante que introdujo el circulo de Tew fue de hecho un cambio, no una adicién, a
la opinion de Selden. Sostenian que el poder del magistrado para matar no era resultado del contrato,
sino que procedia del mandato divino, al igual que la obligacién de cumplir un contrato. De este modo,
se alejaron de Grocio y Selden hacia una teoria de los derechos divinos de la politica.

Entre los seguidores o sucesores de Selden, Tuck dedica un capitulo a Thomas Hobbes. Este se divide
en tres partes. La primera explica el desarrollo de las ideas de Hobbes en el contexto del tipo de teorias
seldenianas vigentes entre el Circulo de Tew, y sefiala que Hobbes se alejo de esto hasta llegar a una
posicién madura que se encuentra en De Cive y en Leviathan. El cambio mas importante fue que
Hobbes abandond la idea de que en el contrato civil las personas renunciaban al derecho de
autodefensa. Hobbes ahora retrat6 el estado de naturaleza, no como uno de libertad ilimitada, sino bajo
una compulsién existente por la naturaleza para la auto-preservacion. La segunda seccion de este
capitulo se refiere a las controversias de Hobbes sobre el derecho comtin con los seldenianos, que Tuck
presenta en apoyo de sus argumentos anteriores sobre la influencia de Selden en el desarrollo temprano
de Hobbes. La tercera y tltima seccion aborda la influencia de Hobbes, principalmente en Holanda, y
su posterior combinacion alli con la psicologia cartesiana. Tuck no hace una exposicion general de la
teoria de Hobbes, quizas porque es demasiado similar a la de Selden, o quizas porque es demasiado
conocida por otras fuentes.

Los radicales

Tuck considera a continuacién a los radicales de la revolucién inglesa. Pero para ello se detiene en una
importante distincion.

Al comienzo de la guerra civil inglesa, la labor de oposicion ideoldgica al Rey seguia siendo
realizada (en gran medida) por el calvinismo radical del siglo XV1 y sus derivados. A lo largo
del periodo revolucionario, el presbiterianismo calvinista siguié proporcionando una ideologia
de oposicion que debe distinguirse de la de los tedricos radicales de los derechos naturales si
queremos entender las ideas de estos ultimos. (p. 144)

13



Estos calvinistas fueron los que unieron el humanismo juridico con "su propio y fuerte sentido del
caracter divino y no natural de la asociacion politica". Enumera sus principales obras del periodo
revolucionario como: "Lex, Rex de Samual Rutherford (1644), A Treatise of Monarchy de Philip
Hunton (1643), The Divine Right and Originall of the Civill Magistrate de Edward Gee (1658) y
Politica Sacra et Civilis de George Lawson (1660)". (p. 144) La politica presbiteriana hizo una
distincion entre la institucion de Dios de la autoridad en general y "su comunicacion, concesion o
transmision de ese poder, que €l ha instituido asi, a personas particulares". La ordenacion por parte de
Dios de los distintos tipos de autoridad: "marido, padre, amo o principe" no es lo mismo que poner a
personas particulares en estas posiciones de autoridad.

Mientras que los tedricos de los derechos naturales, desde Grocio en adelante, creian que
cualquier forma de dominium estaba constituida por una transferencia por parte de los humanos
de sus propios derechos naturales de dominium sobre si mismos y sobre objetos ajenos, los
presbiterianos creian que las formas sociales de dominium desarrolladas estaban constituidas
por Dios como correlativos de sus mandamientos, y en particular los mandamientos de castigar
a los malhechores y de honrar a los padres. (p. 144)

Los hombres seguian siendo libres de decidir quién debia ejercer esta autoridad. Asi que para los
presbiterianos los derechos naturales y su disposicion a través de un contrato social no eran las bases
del poder gubernamental.

(El Catecismo de Heidelberg en el Dia del Sefior 39 pone la sumision a todas las autoridades bajo el
quinto mandamiento, de la obediencia al padre y a la madre. Esto atrajo la protesta del libertario
Frederick Nymeyer en los afios 50 en los articulos de Progressive Calvinism, porque el estado no es
nuestro padre, ni esta en la misma relacion con nosotros que nuestros padres. En este punto considerd
la teoria reformada como no biblica e ilégica).

Para Tuck fueron los radicales, no los presbiterianos, los que hicieron la revolucién. Tomaron su teoria
de Grocio, pero al hacerlo ampliaron una de sus ideas, y es la "idea de la caridad interpretativa aplicada
a los acuerdos politicos fundamentales". (p. 143) Aunque los hombres podrian haber renunciado a
todos sus derechos naturales en el contrato social, la caridad nos obliga a suponer que no lo hicieron.
"Debemos suponer que nuestros predecesores eran racionales y, por tanto, que no podian tener la
intencion de dejarnos totalmente desprovistos de nuestros derechos". Habia dos grupos: los mas
moderados, especialmente Henry Parker, que representaba a los lideres del ejército, y los niveladores
mas radicales. Pero éstos, segtin Tuck, no estaban muy alejados en su teoria politica real. Ambos
buscaban reservar la libertad a los individuos, pero también al orden social. Debido a estos
compromisos compartidos, Parker podia apelar eficazmente al orden social contra los argumentos de
los niveladores.

"Parker utiliz6 una combinacién del principio de caridad interpretativa y la idea tradicional del deber
natural de autodefensa para argumentar que un pueblo siempre debe reservarse derechos en cualquier
negociacion con su soberano". (p. 146) Ademas de esto, explico la relacion entre el soberano y el
pueblo como una relacion de confianza, de modo que "no se daba el caso de que cualquier cosa
confiada se perdiera irrevocablemente, pues esa era exactamente la distincion entre confianza y
alienacién."” (p. 147)

14



Richard Overton defendié el caso Leveller en panfletos en 1646 y 1647. Overton ampli6 los derechos
que el principio de la caridad interpretativa indicaba que no podian ser enajenados al disfrute de "la
vecindad alegre y mutua, la cohabitacion y la subsistencia humana". Lo que Tuck ve como "cualquier
cosa que fuera razonable desear, podria ahora interpretarse como un derecho inalienable. ... El
principio de la caridad interpretativa se habia extendido mucho, y tenemos aqui claramente la nocion
del siglo XVIII de los derechos inalienables de la humanidad". (p. 150)

Modificaciones tardias

Samuel Pufendorf intent6 restaurar la teoria de los derechos naturales a partir de los cambios realizados
por Hobbes. Vio un problema con la fuente de la obligacion de la ley en la amenaza del castigo. Frente
a la teoria prudencial, segtin la cual la fuerza de la ley radicaba en el interés propio, como en la evasién
del castigo, de aquellos a los que se les concedia, Pufendorf introdujo la idea de la fuente de la ley en
una autoridad legitima. La ley entonces no dependia iinicamente del interés propio, sino que apelaba a
la conciencia. "La obligacion es propiamente introducida en la mente de un hombre por un superior, es
decir, una persona que no solo tiene el poder de hacer dafio de inmediato a los que se resisten, sino
también justos fundamentos para su pretension de que la libertad de nuestra voluntad sea limitada a su
discrecién." (Citado en Tuck, p. 159) En el caso de la ley natural, esto significaba que la idea de ley
natural incluia la posesion de derechos de Dios sobre el hombre, no sélo el poder. Luego, Pufendorf
restringio la idea de derecho y la diferenci6 de la dominia. "Que no toda Licencia natural, o Poder de
hacer una Cosa es propiamente un Derecho; tal s6lo como incluye algin Efecto moral, con respecto a
otros, que son Compafieros conmigo en la misma Naturaleza". Asi que "un 'derecho’ hobbesiano no era
un derecho, ya que cualquier derecho requiere una obligacion definida de alguien mas". (p. 160) Por lo
tanto, la idea de que los hombres "tienen derechos o propiedad en si mismos, fuera de la red de
obligaciones sociales, era fundamentalmente engafiosa.” (p. 160) No se podia construir un sistema
social a partir de transferencias de derechos naturales. "Grotius no podia ser preservado si Hobbes iba a
ser refutado ... Fuera con Grotius y Hobbes se fueron las teorias radicales de los derechos. ... En su
lugar, se retir6 a una teoria que ponia el acento en el hecho de que los acuerdos generales para la
utilidad social confieren derechos, y por lo tanto que los derechos no pueden ser alegados contra
ellos...." (pp. 161-162)

En Inglaterra, los modificadores de las teorias de los derechos naturales fueron Mathew Hale y Richard
Cumberland, que intentaron revivir una visién mas parecida a la de Grocio con una evolucién de los
derechos de propiedad en el estado de naturaleza. Tuck también habla brevemente de Richard Baxter,
"un conocido (aunque cualificado) entusiasta de Grocio". (p. 168) Todo esto lleva a Locke. Al igual que
hizo con Hobbes, Tuck se abstiene de hacer un repaso general de la teoria de Locke, y se contenta con
una discusion de como algunas de las ideas de Cumberland fueron adaptadas por Locke.

Los primeros ilustrados se volcaron en una perspectiva histérica del desarrollo de la teoria juridica, con
un menosprecio de la escolastica, que no entendian, ya que su objetivo eran realmente las teorias
juridicas del Renacimiento, y la construccion de Grocio como la gran mente que habia traido la era
juridica moderna. Grotius se convirtio asi en el enemigo de Rousseau cuando rechazé toda la tradicion
de los derechos naturales.

El comentario final de Tuck es una evaluacién pesimista de la tradicién de los derechos naturales.

15



Es destacable la brevedad de los dos grandes florilegios de las teorias de los derechos: en el c.
1350-1450, el segundo c. 1590-1670. Vistos en el contexto del pensamiento europeo en su
conjunto, son extravagantes y apresurados, y su desmantelamiento ha sido una cuestion de alta
prioridad para las generaciones sucesivas. (p. 177)

A la vista de esta actitud, no deberia sorprendernos el desprecio que los intelectuales muestran por el
sistema constitucional estadounidense basado en la teoria de los derechos. A pesar de ello, como sefial6
Tuck al principio de este libro, en la mente del publico los derechos siguen siendo el concepto al que se
acude para justificar las libertades humanas.

16



